
 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

152 

Messianismo, insurgência e reconfiguração: o movimento de Jesus no 

horizonte da Judeia do século I 
 

Messianism, Insurgency, and Reconfiguration: The Movement of Jesus in the Horizon of 

First-Century Judea 

 

 

Ailton de Souza Gonçalves1 

 

 

Resumo: O século I da nossa era, na Judeia, foi marcado por intensas tensões sociais, 

econômicas e religiosas decorrentes da dominação romana. Nesse contexto, o messianismo 

assumiu formas concretas, frequentemente associadas a movimentos de resistência e 

insurgência que articulavam expectativas religiosas e projetos de libertação política. Este artigo 

investiga em que medida o movimento de Jesus dialoga com os movimentos messiânico-

insurgentes da Judeia do século I e, ao mesmo tempo, se distingue deles. Sustenta-se que o 

movimento de Jesus emerge inserido nesse horizonte messiânico compartilhado, apropriando-

se de suas linguagens e símbolos, mas reconfigurando suas expectativas predominantes ao 

deslocar o messianismo do campo político-militar para práticas éticas, comunitárias e 

relacionais, especialmente no contexto dos conflitos intrajudaicos e da progressiva ruptura com 

o espaço sinagogal. A partir de uma abordagem histórico-social, o estudo contribui para 

compreender a singularidade histórica do movimento de Jesus sem isolá-lo de seu contexto nem 

reduzi-lo a uma variante dos movimentos insurgentes contemporâneos. 

 

Palavras-chave: Messianismo; Jesus histórico; Judaísmo do Segundo Templo; Movimentos 

messiânico-insurgentes; Novo Testamento 

 

 

Abstract:The first century CE in Judea was marked by intense social, economic, and religious 

tensions resulting from Roman domination. In this context, messianism assumed concrete 

forms, often associated with movements of resistance and insurgency that articulated religious 

expectations and projects of political liberation. This article examines to what extent the 

movement of Jesus both engaged in dialogue with and distinguished itself from the messianic-

insurgent movements of first-century Judea. It argues that the movement of Jesus emerged 

within this shared messianic horizon, appropriating its language and symbols, while 

reconfiguring prevailing expectations by shifting messianism from the political-military sphere 

toward ethical, communal, and relational practices, particularly in the context of intrajewish 

                                                           
1 Doutor e Mestre em Ciências da Religião – PUC-GO, Licenciado em Filosofia, Diretor Geral da Faculdade do 

Noroeste de Minas – FINOM e da Faculdade Tecsoma- FATEC. E-mail: ailtongoncalves@finom.edu.br 

 

Recebido em: 03 /11/2025 

Aprovado em:  31/12/2025 

 

Sistema de Avaliação: Double Blind Review 

 

 

mailto:ailtongoncalves@finom.edu.br


 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

153 

conflicts and the progressive rupture with the synagogue. Adopting a historical-social approach, 

the study contributes to understanding the historical singularity of the movement of Jesus 

without isolating it from its context or reducing it to a variant of contemporary insurgent 

movements. 

 
Keywords: Messianism; Historical Jesus; Second Temple Judaism; Messianic insurgent 

movements; New Testament 

 
 

1. Introdução  

 

O século I da nossa era foi marcado, na Judeia, por intensas tensões políticas, 

econômicas e religiosas, resultantes da dominação romana e de suas formas de controle 

administrativo, fiscal e militar. Nesse contexto, práticas religiosas, estruturas cultuais e 

expectativas escatológicas passaram a articular-se de modo cada vez mais estreito com projetos 

de libertação nacional e restauração de Israel. O messianismo, longe de constituir uma ideia 

homogênea ou meramente teológica, assumiu feições múltiplas e concretas, frequentemente 

associadas a movimentos de contestação e insurgência contra o poder imperial. 

A historiografia recente tem demonstrado que os chamados movimentos messiânico-

insurgentes não surgiram de maneira episódica ou marginal, mas como respostas históricas às 

condições de pauperização, à concentração fundiária, ao sistema tributário romano e à mediação 

religiosa exercida pelo Templo de Jerusalém. Lideranças carismáticas, discursos de restauração 

e apelos à soberania divina tornaram-se elementos recorrentes no imaginário popular, 

especialmente na Galileia e em regiões rurais da Judeia. É nesse horizonte que emergem 

diversos movimentos de resistência, nos quais a esperança messiânica se articula à ação política 

e, em muitos casos, ao confronto armado. 

O movimento de Jesus de Nazaré nasce e se desenvolve nesse mesmo cenário histórico. 

As tradições neotestamentárias preservam indícios claros de que Jesus foi percebido por seus 

seguidores como portador de expectativas messiânicas, ao mesmo tempo em que sua atuação 

provocou tensões com autoridades religiosas locais e com estruturas de poder vigentes. Tal 

constatação, contudo, levanta uma questão central para a pesquisa histórica: em que medida o 

movimento de Jesus dialoga com os movimentos messiânico-insurgentes de seu tempo e, ao 

mesmo tempo, se distingue deles? 

Este artigo sustenta que o movimento de Jesus se insere criticamente no horizonte 

messiânico da Judeia do século I, compartilhando linguagens, símbolos e expectativas de 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

154 

libertação, mas subvertendo suas formas predominantes de expressão político-militar. Tal 

subversão se manifesta no deslocamento do messianismo para práticas éticas, comunitárias e 

relacionais, processo que se intensifica especialmente após os conflitos intrajudaicos e a 

progressiva ruptura com o espaço sinagogal. 

Metodologicamente, o estudo adota uma abordagem histórico-social, articulando a 

análise de fontes bíblicas do Novo Testamento com dados historiográficos e socioeconômicos 

sobre a Judeia sob dominação romana. O percurso do artigo inicia-se com a contextualização 

dos movimentos messiânico-insurgentes do período, a partir de um paradigma representativo, 

para, em seguida, examinar o modo como o movimento de Jesus dialoga com esse horizonte e, 

simultaneamente, o reconfigura. 

 

2. Messianismo e insurgência sob o domínio romano 

 

A esperança na vinda do המשיח (Ha Mashiah), concebido como legítimo descendente da 

dinastia davídica e agente da plena restauração de Israel, constituía um elemento estruturante 

do imaginário religioso e político da Judeia no período do Segundo Templo. Longe de se tratar 

de uma expectativa abstrata, tal esperança encontrava respaldo tanto na tradição historiográfica 

de Israel, especialmente nos relatos de Josué e Samuel, quanto na releitura profética que 

projetava para o futuro a realização de um governo justo, fiel às promessas divinas. 

Nesse sentido, a literatura profética desempenhou papel decisivo na consolidação do 

messianismo davídico. Textos atribuídos ao Primeiro Isaías, redigidos no contexto do reinado 

de Acaz (735-715 a.C.), articulam a esperança de um governante investido da fidelidade de 

YHWH, cuja autoridade transcende a de um monarca comum (Is 7,14; 9,5; 11,1). Essas 

tradições, posteriormente retomadas pela comunidade de Mateus, serviram de base para a 

interpretação da atuação de Jesus como cumprimento simbólico dessas promessas, 

particularmente na identificação do Emanuel (Is 7,14 = Mt 1,23). A figura messiânica, assim 

delineada, não se reduz a um rei político ordinário, mas é revestida de atributos teológicos que 

a situam no horizonte da intervenção salvífica de Deus na história. 

A história monárquica de Israel, contudo, revela uma tensão persistente entre promessa 

e fracasso. Entre o surgimento da realeza davídica e o exílio babilônico, apenas os reinados de 

Ezequias (716-687 a.C.) e Josias (640-609 a.C.) são apresentados pela tradição bíblica como 

experiências relativamente alinhadas ao ideal davídico, em contraste com as reiteradas críticas 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

155 

dirigidas a outras lideranças, acusadas de infidelidade à Lei e de alianças políticas 

comprometedoras (2Rs 18,3-4; 22,2; 21,3-4). Essa sequência de insucessos contribuiu para 

deslocar a esperança messiânica do presente histórico para um futuro indeterminado, 

conferindo-lhe caráter escatológico e reforçando sua função crítica diante das estruturas de 

poder existentes. 

No período persa e helenístico, as promessas feitas a Davi e a expectativa de um rei 

futuro permaneceram vivas tanto entre os letrados quanto entre os camponeses (Eclo 47,11.22; 

1Mc 2,57). Ainda assim, tais expectativas não se traduziam, em geral, em projetos políticos 

imediatos, sendo frequentemente relegadas a um futuro distante, como indicam tradições 

apocalípticas como as visões de 1Enoc 83-90 (HORSLEY; HANSON, 2007, p. 99-100). Essa 

configuração se altera significativamente com a incorporação definitiva da Judeia ao domínio 

romano, quando a esperança messiânica passa a articular-se de modo mais direto com a 

resistência política. 

Sob a dominação romana, a intensificação do sistema tributário, a concentração 

fundiária e a mediação econômica exercida pelo Templo produziram um processo acentuado de 

pauperização das populações rurais, especialmente na Galileia. À obrigação tradicional do 

dízimo somavam-se os tributos imperiais, convertendo a prática religiosa em fator adicional de 

pressão econômica (HORSLEY; HANSON, 2007, p. 61; cf. Mt 23,23). O crescimento de 

camponeses sem terra, enfermos e desempregados, constitui o pano de fundo social a partir do 

qual emergem movimentos messiânicos de caráter insurgente, compreendidos como tentativas 

concretas de libertação diante do jugo romano (cf. Mt 20,1-16). 

É nesse contexto que se insere o movimento liderado por Judas Galileu, entre os anos 4 

e 6 d.C., frequentemente apontado como paradigma do messianismo insurgente. Originário de 

Gâmala, Judas articulou resistência armada e crítica religiosa ao afirmar que Deus, e não César, 

era o único rei legítimo de Israel, mobilizando a oposição às exigências tributárias romanas 

(FARIA, p. 73). Embora seu movimento tenha sido rapidamente reprimido, seu legado 

ideológico persistiu, influenciando grupos posteriores, como os zelotas, e consolidando um 

modelo de messianismo no qual libertação religiosa e insurgência política se entrelaçam. 

Desse modo, o messianismo do século I, não pode ser compreendido à margem das 

condições materiais e políticas da Judeia sob Roma. Ele se configura como resposta histórica à 

dominação imperial e como linguagem de resistência que mobiliza símbolos religiosos 

tradicionais em projetos de transformação social. É nesse horizonte compartilhado de 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

156 

expectativa messiânica e contestação ao poder estabelecido que o movimento de Jesus emerge, 

dialogando com tais tradições, ainda que venha a reconfigurá-las de modo singular. 

 

3. O movimento de Jesus em diálogo com os messianismos do século I: tradições de Israel 

relidas no Novo Testamento 

 

A emergência do movimento de Jesus na Judeia do século I não pode ser compreendida 

como fenômeno isolado do universo simbólico e literário de Israel. Ao contrário, o Novo 

Testamento (doravante NT) se apresenta, em larga medida, como uma operação hermenêutica: 

releitura, atualização e reconfiguração de tradições do Antigo Testamento (doravante AT) em 

função de novas demandas comunitárias. A diversidade de gêneros literários do AT (poesia, 

narrativas, provérbios, tradições sapienciais e narrativas apocalípticas) constitui um repertório 

comum, no qual autores cristãos primitivos buscaram não apenas linguagem, mas legitimação 

histórica e teológica para narrar e interpretar a experiência de Jesus e de suas comunidades. 

Nesse sentido, as repetições, ambientações literárias e retomadas explícitas de textos anteriores 

não são ornamentos: integram o mecanismo pelo qual o NT constrói continuidade e sentido, 

como se pode observar na forma como evangelistas e tradições apostólicas recorrem às 

Escrituras para narrar, explicar e enquadrar a identidade messiânica atribuída a Jesus. 

Essa dependência estrutural do NT em relação ao AT torna-se particularmente relevante 

diante de um dado sociocultural decisivo: em determinado momento, os discípulos de Jesus 

deixam de ser percebidos como parte indistinta do judaísmo e passam a ser identificados, pelos 

seus conterrâneos, como um grupo específico. O livro dos Atos registra designações que 

marcam essa diferenciação, como “os adeptos do Caminho” (At 9,2) e a referência à “seita dos 

nazarenos” (At 24,5). A questão que se impõe, portanto, não é apenas quando ocorre a 

diferenciação, mas como a identidade do grupo se estrutura: o que se preserva em comum com 

a tradição de Israel, o que se reinterpreta e quais elementos tornam-se identitários no novo 

cenário cultural do século I. A resposta, conforme o próprio NT sugere, passa pela constatação 

de que as comunidades cristãs primitivas não abandonam o universo judaico, mas o releem a 

partir do testemunho sobre Jesus. 

 

3.1 Jesus como judeu do seu tempo: continuidade cultual e pertença religiosa 

 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

157 

No interior das tradições evangélicas, Jesus é apresentado como um judeu plenamente 

inserido no ambiente religioso do Segundo Templo. As narrativas preservam práticas 

marcadamente judaicas: oração (Lc 9,16; Mc 1,35; Mt 6,5), frequência sinagogal aos sábados 

(Lc 4,16; Mc 6,2), participação nas grandes festas e subida a Jerusalém em momentos decisivos 

(Mc 14,1; Jo 11,55). Nessa direção, a formulação de Sante sintetiza com precisão o dado central: 

Jesus é descrito como “rabbi”, judeu, frequentador de sinagoga, observante do sábado, 

participante das festas judaicas e leitor das Escrituras de Israel (SANTE, 1988, p. 10). O ponto 

não é apenas descritivo: ele indica que a identidade messiânica atribuída a Jesus se constrói no 

interior das coordenadas religiosas de Israel, e não como negação imediata delas. 

Essa leitura encontra respaldo na análise sociológica de Gerd Theissen (2008), para 

quem os primeiros movimentos ligados a Jesus devem ser compreendidos como fenômenos 

surgidos dentro do judaísmo, partilhando seus símbolos, práticas e linguagens religiosas. A 

pertença religiosa, nesse contexto, não se define por ruptura institucional imediata, mas por 

continuidade interpretativa e reconfiguração progressiva de tradições compartilhadas. 

A Páscoa, por exemplo, aparece como chave de inserção cultural e teológica: os textos 

preservam a relevância do calendário festivo e sua memória de libertação (cf. Jo 2,13; 6,4; 

11,55-57; Mc 14,12-16), em consonância com o mandamento de Ex 12,1-14. O NT, ao narrar 

Jesus em contexto pascal, não apenas “situa” um evento; ele o insere em uma tradição matriz, 

na qual memória, rito e identidade coletiva são indissociáveis. Essa continuidade fornece o pano 

de fundo para compreender por que, no horizonte messiânico do século I, Jesus pode ser 

reconhecido como figura de expectativa e de disputa, sem que isso implique ruptura instantânea 

com o legado de Israel. 

 

3.2 Escrituras como matriz de leitura: do Shema à releitura da Torá e dos Profetas 

 

Se o movimento de Jesus dialoga com o horizonte messiânico do período, esse diálogo 

se dá também por meio do uso performativo das Escrituras. A tradição das tentações (Mt 4,1-

11; Lc 4,1-13) funciona como um exemplo emblemático: a narrativa estrutura-se como 

confronto entre projetos, no qual as respostas de Jesus se apoiam na Torá e atualizam temas 

fundamentais do Shema Israel (Dt 6,4-9). A articulação do amor a Deus como critério de 

fidelidade, em tensão com pão, poder cultual e dominação dos reinos (Mt 4,3-10), preserva o 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

158 

núcleo do monoteísmo ético judaico e, simultaneamente, projeta uma forma de messianismo 

que se legitima pela fidelidade às Escrituras, não por demonstração espetacular de força. 

Esse modo de recorrer às Escrituras corresponde ao que Theissen (2018) identifica como 

característica de grupos religiosos em contextos de conflito: a tradição funciona como 

instrumento de coesão interna e de delimitação simbólica frente a outros projetos concorrentes. 

Assim, o uso reiterado da Torá e dos Profetas nos evangelhos não apenas ancora a narrativa de 

Jesus na tradição de Israel, mas também expressa disputas por autoridade interpretativa no 

interior do mesmo campo religioso. 

O mesmo eixo reaparece na controvérsia do “grande mandamento” (Mc 12,28-34; Mt 

22,34-40; Lc 10,25-28), em que Jesus é apresentado como intérprete competente da tradição e, 

portanto, como alguém que participa do que conferia status no ambiente religioso do período: 

o domínio das Escrituras. Desse modo, o movimento de Jesus dialoga com as expectativas 

messiânicas porque se instala no interior do campo interpretativo da Lei, no qual identidade, 

autoridade e legitimidade religiosa eram disputadas. 

A própria autodeclaração mateana “não vim revogar a Lei e os Profetas… mas dar-lhes 

pleno cumprimento” (Mt 5,17) sintetiza a lógica interna dessa continuidade: Jesus é apresentado 

não como alguém que rompe com a tradição, mas como aquele que a realiza e a interpreta, 

exigindo que a compreensão das Escrituras permaneça critério de discernimento (Mt 22,29). 

Esse dado é decisivo: ele mostra que o diálogo com o horizonte messiânico não se dá apenas 

pelo título “Messias”, mas pela inscrição de Jesus na tradição de Israel como lugar de sentido. 

 

3.3 O NT como releitura comunitária: promessas antigas, novas narrativas e identidade 

messiânica 

 

A releitura do AT no NT não se limita a citações pontuais: ela se manifesta em estruturas 

narrativas e simetrias teológicas, como na correspondência entre o cântico de Ana (1Sm 2,1-

11) e o Magnificat de Maria (Lc 1,46-55). A simetria não é mero paralelismo literário; ela serve 

para afirmar que o que se realiza no presente comunitário é interpretado como continuidade das 

promessas antigas, agora narradas como concretizadas na vida e missão de Jesus. O que antes 

foi cantado sob ameaça e opressão, reaparece como anúncio de cumprimento e reorganização 

simbólica da esperança. 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

159 

Essa dinâmica aparece também no episódio de Emaús (Lc 24,13–35), em que Lucas 

insistirá que a compreensão plena ocorre quando a comunidade reconhece a experiência de 

Jesus “em conformidade com as Escrituras” (Lc 24,27.35). O ponto metodológico interno é 

claro: o NT constrói a inteligibilidade da identidade de Jesus pela via da releitura da Torá e dos 

Profetas, e não pela invenção ex nihilo de um novo repertório religioso. Por isso, a apresentação 

de Jesus como aquele que “cumpre” o que foi prometido funciona como mecanismo de 

continuidade e como eixo de identidade: não se trata de utopia nebulosa, mas de uma 

interpretação histórica do presente à luz da tradição. 

Essa leitura encontra convergência com a abordagem de Bornkamm (2005), para quem 

a linguagem cristológica do Novo Testamento nasce de um processo de reapropriação das 

tradições judaicas, especialmente no que diz respeito à identidade, à filiação divina e às 

expectativas messiânicas. A releitura das Escrituras não atua como ornamento retórico, mas 

como fundamento teológico e narrativo da experiência comunitária ligada a Jesus. 

Do mesmo modo, o retrato da comunidade primitiva em Atos enfatiza práticas e hábitos 

comunitários inseridos no campo religioso judaico: vida em oração e assiduidade comunitária 

(At 1,14; 2,46–47), com forte apego à tradição e aos mandamentos. O relato de uma 

comunidade “um só coração e uma só alma” (At 4,32) é apresentado como sinal de coesão e de 

fidelidade, reforçando que o movimento de Jesus não surge como negação imediata do 

judaísmo, mas como reconfiguração comunitária no interior de seus símbolos. 

Em síntese, o diálogo entre o movimento de Jesus e os messianismos do século I se 

evidencia menos por um alinhamento com projetos insurgentes específicos e mais pela inserção 

do movimento no horizonte religioso e narrativo de Israel, no qual as Escrituras são 

reapropriadas para legitimar a esperança, explicar a experiência histórica e sustentar a 

identidade comunitária. Ao reler o AT como matriz interpretativa da vida, morte, ressurreição e 

memória de Jesus, o NT demonstra que a messianidade atribuída a Jesus não nasce fora do 

judaísmo, mas como atualização de suas promessas e disputa de sentido no interior de seu 

campo simbólico. 

Se até aqui o movimento de Jesus pode ser compreendido como inserido nas tradições 

religiosas de Israel, resta perguntar em que medida essa inserção não produz, simultaneamente, 

um deslocamento crítico das expectativas messiânicas vigentes no século I. É nesse ponto que 

o diálogo com os movimentos messiânico-insurgentes revela tanto convergências quanto 

rupturas decisivas. 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

160 

 

4. O movimento de Jesus diante dos messianismos insurgentes: convergências, 

deslocamentos e subversão 

4.1 Convergências históricas: horizonte compartilhado e expectativas messiânicas 

 

O movimento de Jesus emerge no mesmo cenário social, econômico e religioso que deu 

origem aos diversos movimentos messiânico-insurgentes da Judeia do século I. A dominação 

romana, o sistema tributário opressor, a pauperização dos camponeses e a instrumentalização 

religiosa do Templo constituem o pano de fundo comum no qual diferentes lideranças 

reivindicaram títulos, símbolos e narrativas messiânicas. Nesse sentido, o reconhecimento de 

Jesus como “Messias” por parte de seus seguidores (Jo 1,41; 4,25; Mc 8,29) não representa um 

fenômeno isolado, mas se insere em um horizonte de expectativas amplamente compartilhado. 

Tal convergência, contudo, não implica identidade de projeto. Assim como outros 

líderes do período, Jesus mobiliza símbolos centrais da tradição de Israel, como Reino, 

libertação, justiça e fidelidade à Torá. Todavia, o modo como esses elementos são articulados 

revela um deslocamento interno do messianismo vigente, perceptível tanto nas práticas quanto 

na forma de organização comunitária que se desenvolve em torno de sua atuação. 

 

4.2 O deslocamento do messianismo: da insurgência armada à práxis relacional 

 

Enquanto os movimentos insurgentes contemporâneos tendiam a traduzir a esperança 

messiânica em projetos de restauração político-militar, o movimento de Jesus desloca o eixo da 

expectativa para o campo das relações, das práticas cotidianas e da ética comunitária. A 

linguagem do Reino de Deus, recorrente nos evangelhos, não se articula à tomada do poder, 

mas à reorganização da vida social a partir de critérios como misericórdia, justiça e inclusão 

dos marginalizados (Mt 5–7; Lc 4,18–19). 

Esse deslocamento não deve ser interpretado como despolitização da esperança 

messiânica, mas como redefinição de seus meios e objetivos. A recusa explícita da violência 

como estratégia (Mt 26,52) e a crítica às formas tradicionais de dominação (“os governantes 

das nações as dominam… não será assim entre vós”, Mc 10,42–45) evidenciam uma subversão 

interna do modelo messiânico dominante. O conflito não desaparece, mas é deslocado do campo 

bélico para o campo simbólico, ético e comunitário. 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

161 

 

4.3 Ruptura sinagogal e reorganização comunitária 

 

A progressiva ruptura entre o movimento de Jesus e o espaço sinagogal marca um ponto 

decisivo dessa subversão. A exclusão dos judeu-cristãos da sinagoga, atestada tanto por fontes 

rabínicas quanto pelos próprios evangelhos (Jo 9,22; 16,2), não é apenas consequência de 

divergências doutrinárias, mas sinal de uma disputa por autoridade interpretativa no interior do 

judaísmo do pós-70 d.C. 

Diante dessa ruptura, o movimento reorganiza seus espaços de pertença, privilegiando 

a casa (οἶκος) como novo lugar de sociabilidade religiosa (At 2,46; 5,42). Essa reconfiguração 

não apenas garante a sobrevivência do grupo, mas expressa uma forma alternativa de vivência 

messiânica, centrada na partilha, na solidariedade e na construção de vínculos comunitários, em 

contraste com os projetos insurgentes que dependiam de liderança centralizada e mobilização 

armada. 

 

4.4 Messianismo como prática: continuidade e ruptura em perspectiva 

 

É nesse ponto que se evidencia a singularidade histórica do movimento de Jesus. 

Inserido no horizonte messiânico do século I, ele dialoga com suas expectativas, mas as 

reconfigura ao deslocar o messianismo do campo da conquista para o da prática cotidiana. 

Como já argumentado em estudo anterior, o “fazer” (ποιεῖν) assume centralidade como critério 

de fidelidade ao projeto do Reino, funcionando como forma de resistência às estruturas injustas 

sem recorrer à lógica da violência (GONÇALVES, 2019). 

Essa ênfase na prática não anula a dimensão escatológica da esperança, mas a ancora no 

presente histórico, transformando o messianismo em projeto vivido, e não apenas aguardado. 

Desse modo, o movimento de Jesus distingue-se dos messianismos insurgentes não por 

ausência de crítica ao império, mas por sua capacidade de subverter o imaginário messiânico 

dominante a partir de uma ética relacional e comunitária, cuja força reside menos na tomada do 

poder e mais na transformação das relações. 

 

5. Considerações finais 

 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

162 

Este artigo partiu da pergunta sobre em que medida o movimento de Jesus se distingue 

e, ao mesmo tempo, dialoga com os movimentos messiânico-insurgentes da Judeia do século I. 

A análise mostrou que a messianidade atribuída a Jesus não emerge fora do horizonte histórico 

e religioso de seu tempo, mas se insere plenamente nas tradições de Israel, compartilhando 

expectativas, símbolos e linguagens próprias do messianismo vigente. O reconhecimento de 

Jesus como Messias ocorre, portanto, dentro de um campo já saturado de disputas 

interpretativas e projetos concorrentes de restauração. 

Ao mesmo tempo, o estudo evidenciou que o movimento de Jesus opera um 

deslocamento decisivo dessas expectativas. Diferentemente dos projetos insurgentes marcados 

pela mobilização armada e pela tentativa de restauração político-territorial, o messianismo 

associado a Jesus se constrói a partir de práticas éticas, relações comunitárias e reconfigurações 

simbólicas do poder. O Reino anunciado não se expressa como conquista violenta, mas como 

reorganização da vida social, ancorada em critérios de justiça, misericórdia e inclusão dos 

marginalizados. 

Esse deslocamento torna-se ainda mais evidente no contexto pós-70 d.C., quando a 

ruptura com o espaço sinagogal força o movimento a redefinir suas formas de pertença e 

sociabilidade. A casa (οἶκος) surge como novo espaço de articulação comunitária, substituindo 

tanto o Templo quanto a sinagoga como centros exclusivos de legitimação religiosa. Tal 

reorganização não representa mera adaptação pragmática, mas revela uma compreensão 

messiânica que privilegia o “fazer” como expressão concreta de fidelidade ao projeto divino, 

em contraste com modelos centrados na tomada do poder. 

Nesse sentido, a singularidade histórica do movimento de Jesus reside menos na 

negação do messianismo e mais em sua ressignificação interna. Como argumentado em 

pesquisa anterior, a centralidade da prática constitui um eixo de resistência às estruturas de 

dominação, sem recorrer à lógica da violência que caracterizou outros movimentos do período 

(GONÇALVES, 2019). Trata-se de um messianismo vivido no cotidiano, capaz de sustentar a 

esperança escatológica sem desligá-la das exigências éticas do presente histórico. 

Por fim, ao situar o movimento de Jesus no interior do horizonte messiânico do século 

I, este estudo contribui para uma leitura que evita tanto o isolamento anacrônico quanto a 

redução do cristianismo nascente a uma simples variante dos movimentos insurgentes. A análise 

evidencia que o diálogo entre continuidade e ruptura é constitutivo da identidade do movimento, 

cuja força histórica reside precisamente na capacidade de reinterpretar as tradições de Israel à 



 

HUMANIDADES & TECNOLOGIA (FINOM) - ISSN: 1809-1628. vol. 62 – Out. /Dez. 2025 

Doi   10.5281/zenodo.18134137                                                                                                                   

 

163 

luz de uma prática comunitária que subverte expectativas dominantes sem abandonar suas 

raízes. 

 

 

REFERENCIAS 

 

BORNKAMM, Gunther. Jesus de Nazaré. Tradução de José dos Santos Gonçalves e Nélio 

Schneider São Paulo: Teológica, 2005. 

 

FARIA, Jacir de Freitas. O poder do Rei-Messias no Império Romano. In: Estudos Bíblicos 78, 

Petrópolis, 2003/3, p. 69-82; 

 

GONÇALVES, Ailton de Souza. O fazer (ποιεῖν) (Mt 25,31–46): um projeto de resistência às 

injustiças do Império Romano. 2019. Tese (Doutorado em Ciências da Religião) – Pontifícia 

Universidade Católica de Goiás, Goiânia, 2019. 

 

HORSLEY, Richard A; HANSON, John S. Bandidos, Profetas e Messias: movimento 

populares no tempo de Jesus. Trad. Edwino Aloysius Royer. São Paulo: Paulus, 2007. 

 

SANTE, di C. La Prière d’Israël aux Sources da la Liturgie Chrétienne. Paris: Desclée, 1988.   

 

STEGEMANN, Ekkehard W. & STEGEMANN, W. História Social do protocristianismo: os 

primórdios no judaísmo e as comunidades de Cristo no mundo mediterrâneo. Trad. Edwino 

Aloysius Royer São Paulo/São Leopoldo: Paulus/Sinodal, 2004. 

 

THEISSEN, Gerd. O movimento de Jesus: história social de uma revolução de valores. Trad. 

Nélio Schneider. São Paulo: Edições Loyola, 2008. 

 


